### حرية العقيدة بين الشريعة الإسلامية والوثائق الدولية

# الدكتور / نبيل لوقا بباوى وكيل لجنة الإعلام والثقافة بمجلس الشورى مصر

أولاً: سوف نتناول من موضوع أبحاث المؤتمر العام الثانى والعشرون للمجلس الأعلى للشئون الإسلامية تحت عنوان "مقاصد الشريعة الإسلامية وقضايا العصر" المحور الثالث من محور الأبحاث تحت عنوان "حفظ الدين وحرية العقيدة" وسوف نتناول من ذلك المحور ما ورد تحت حرية العقيدة بين الشريعة الإسلامية والوثائق الدولية.

<u>ثانياً:</u> سوف نتناول موضوع حرية العقيدة بين الشريعة الإسلامية والوثائق الدولية في عدة فصول على النحو التالي:

الفصل الأول: حق المواطنة الكاملة لغير المسلمين

الفصل الثاني: حرية العقيدة في القرآن.

الفصل الثالث: حرية العقيدة في السنة.

الفصل الرابع: التطابق بين حرية العقيدة في الإسلام والوثائق الدولية لحقوق الإنسان.

وسوف نتناول هذه الفصول على النحو التالي تفصيلاً على النحو التالي...

#### الفصل الأول

#### حق المواطنة الكاملة لغير المسلمين

اختلف الفقهاء في إعطاء حق المواطنة الكاملة لغير المسلمين، وأن لهم مثل المسلمين نفس الحقوق ونفس الواجبات.

أو <u>ل</u>أ: يقول البعض إن أهل الذمة مواطنون درجة ثانية مثل الدكتور / مجيد خدوري حيث ذكر (( إن الذمى لا يستحق المواطنة الكاملة فمع كونه مؤمنًا بالله إلا أنه لا يعترف بمحمد رسول الله )).

بينما يرى بعض الفقهاء أن أهل الذمة لهم حق المواطنة الكاملة، وفي ذلك يقول الدكتور يوسف القرضاوي: إن الدستور الإسلامي يضمن للأقلية غير المسلمة أن تعيش حرة في التمسك

# المجلس الأعلى للشنون



بعقيدتها مع احترام مشاعر الأغلبية، وأن يكون لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين إلا ما اقتضته ظروف دولة إيديولوجية تقوم على أساس فكرة الإسلام (٢). واتفاق الفقهاء على أن لهم ما لنا وعليهم ما علينا يعنى المساواة في الحقوق والواجبات بين المسلمين وغير المسلمين وهي المواطنة الكاملة.

#### ويرى الباحث في ذلك: أن غير المسلمين لهم حق المواطنة الكاملة

- 1- إن أهل الذمة منذ عهد الرسول المهجرى للتآخى بين الأنصار والمهاجرين، وعقد الأمان أبرمه الرسول في في العام الأول الهجرى للتآخى بين الأنصار والمهاجرين، وعقد الأمان ليهود بنى قينقاع، الذين كانوا يسكنون داخل المدينة، ويهود بنى النضير وبنى قريظة، الذين كانوا يسكنون على أطراف المدينة، نجد أن عقد الصحيفة وثيقة سياسية وادع فيه يهود يثرب وعاهدهم على أن اليهود أمة واحدة، وعقد الصحيفة عقد جوار دائم بين أمتين، وكان بمثابة أول معاهدة مع اليهود تعقد في الإسلام (٦). ومن مراجعة عقد الصحيفة الوارد بسيرة ابن هشام نجد أنه ضمن استقلال كل أمة من أمتى المسلمين واليهود، فقد احتفظ كل فريق بدينه وماله، ولليهود دينهم، وللمسلمين دينهم وأموالهم وأنفسهم، مما يعنى أن اليهود داخل المدينة لهم نفس حقوق المسلمين و عليهم و اجباتهم وأموالهة والمواطنة الكاملة.
- المسلمين وأن تكون الحرب مشروعة، وقد أوضحوا في عقد الصحيفة أن كفار قريش أعداء للمسلمين وأن تكون الحرب مشروعة، وقد أوضحوا في عقد الصحيفة أن كفار قريش أعداء لليهود والمسلمين، لذلك لا تجارة مع قريش ولا من ناصرهم، ولم يحدد عقد الصحيفة ذلك الحلف بمدة معينة، ولم يتضمن فرض جزية على اليهود، بل كان الهدف منه عقد سلم دائم مادام اليهود على العهد حافظين، وهذا يعنى إقامة حلف عسكرى بين اليهود والمسلمين في الدفاع عن يثرب، وأن كفار قريش أعداء للمسلمين واليهود، وأن عليهم واجبات واحدة، وما هي المواطنة إلا حقوق واحدة، وواجبات واحدة لذلك في عهد الرسول منهم والاختلاف، أي أن حق المواطنة الكاملة إلا ما استثنى لطبيعة الديانتين في أوجه الاتفاق بينهم والاختلاف، أي أن أهل الذمة ليسوا مواطنية ليسوا مواطنية بل لهم المواطنة الكاملة.
- ٣- يرى الدكتور عبد الكريم زيدان أن الذي يحصل على جنسية دار الإسلام بالاكتساب كنتيجة لعقد الذمة، وأساس الجنسية هو إرادة الدولة الإسلامية ذاتها، فهي التي تمنح الجنسية لغير المسلمين بمحض إرادتها وتقديرها، وما تقتضيه مصلحة الدولة، وما الجنسية إلا هي المواطنة الكاملة (٥).
- ٤- إن من قالوا بأن أهل الذمة يعتبرون مواطنين من الدرجة الثانية في المجتمع الإسلامي لـم يستندوا إلى نص شرعى واحد في القرآن أو السنة يؤيد ما يذهبون إليه، ولذلك فـإن رأيهم يكون مجرد اجتهاد بشرى قابل للتصحيح، وقد يكون خطأ، وقد يكون صحيحًا طالما لم يسند إلى نص قرآني أو حديث.

لذلك نرى أن لغير المسلم في المجتمع الإسلامي حق المواطنة كاملة لأن الإسلام ينظر إلى

#### الإنسان كإنسان ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ ﴾ (الإسراء: ٧٠).

ولا يفرق بسبب الدين أو الجنس أو اللون، ولنا في حديث رسول الله في في خطبة الوداع خير دليل، والقرآن يؤكد دائماً على المسلمين العدل والبر والقسط مع غير المسلمين الذين لم يقاتلوهم فمن آذي ذمياً فقد آذي الرسول في آذي الله ذاته.

- ٥- لقد أوصى عمر بن الخطاب فى آخر وصية وآخر كلمات له قبل أن يلقى ربه بأهل الذمة، وأوصى الخليفة من بعده بأهل الذمة وعدم ظلمهم، وكذلك ما قاله الخليفة على بن أبى طالب، إن دماءهم كدمائنا، أى أنهم مثل المسلمين تمامًا فى الحقوق والواجبات وهذا ما اتفق عليه فقهاء المسلمين جميعًا بالقاعدة الفقهية "لهم ما لنا وعليهم ما علينا "أى لهم حق المواطنة كاملة غير منقوصة.
- 7- إذا استعرضنا الواقع العملى نجد أن عقد الذمة لم يعد مطروحًا الآن في هـذا الزمـان فقـد اختفت صيغة التعامل مع أهل الذمة وغير المسلمين على أساس عقد الأمان والحماية، وقـد حل محل عقد الأمان المواطنة الكاملة التي تعطى لغير المسلمين حقوق وواجبات المسلمين من خلال الجنسية خاصة بعد أن صدر أول دستور عثماني عام ١٨٧٦ مقررًا مبدأ المساواة في جميع الحقوق والواجبات بين جميع مواطني الدولة على اختلاف دياناتهم، مسلمين وغير مسلمين، فالواقع يقول: إن غير المسلمين مواطنون من الدرجة الأولى، فهم شركاء أصليون في البلدان الإسلامية يدفعون الضرائب مثلهم، وينخرطون في سلك الجندية دفاعًا عن الـبلاد الإسلامية مثلهم.
- ٧- في ٣ مارس ١٩٢٤ قام مصطفى كمال أتاتورك بإلغاء الخلافة الإسلامية، وقام بعزل السلطان التركى محمد وحيد، وفصل الدين عن الدولة، وأعلن تأسيس الجمهورية، ونقل عاصمة البلاد من الآستانة إلى أنقرة، وعند انفصال الدين عن الدولة في كل الولايات الإسلامية التابعة للخلافة أصبح عقد الذمة لا وجود له، وحلت محله الجنسية والمواطنة (١).
- ان الجزية تسقط عن غير المسلمين بانخراطهم في سلك الجندية في القوات الإسلامية وهذا متفق عليه من جميع فقهاء المسلمين، وقد أصدر الخديوي محمد سعيد باشا حاكم مصر في عام ١٨٥٦م قرارًا بأن يدخل المسيحيون سلك الجندية ويخدموا في القوات المسلحة دفاعًا عن الوطن ولهم حق الترقي، وعلى ذلك سقطت الجزية، وأصبح المسيحيون من أهل الذمة مكلفين بدفع الضرائب التي ينص عليها الدستور وقوانين الدولة، مثلهم مثل المسلمين، وهو أحد أهم ملامح حق المواطنة الكاملة (٧).
- 9- ويقول الدكتور وليم سليمان قلادة في كتابه " مبدأ المواطنة ": إن حقوق الإنسان نوعان، الحقوق المدنية، والحقوق السياسية، الأولى تهدف إلى ضمان مجال شخصى لكل عضو في الجماعة يمارس بحرية نشاطًا خاصًا دون تدخل من الغير أو من الدولة، طالما لم يرتكب ما يخالف، القانون مثل حرية الرأى، وحرمة المنزل، وحق الملكية، أما النوع الآخر من الحقوق فهو أكثر فاعلية في المواطنة ؛ إذ تضمن لصاحبها المساهمة الإيجابية في ممارسة السلطات



العامة في بلاده السلطة القضائية والتشريعية والتنفيذية، من خلال المشاركة في مؤسسات الحكم السياسية والقانونية والدستورية، ولا تكون صفة المواطنة إلا لمن تكون له طبقاً للدستور والقانون، هذا النوع الثاني من الحقوق أي الحقوق السياسية أي أن المواطن هو الذي يشارك في حكم بلاده، أما الأفراد المقيمون على أرضها الذين يجبرون على الانصياع للأوامر دون أن يسهموا بشكل ما في إعدادها وإصدارها، مثل الأجانب الذين يتمتعون بالحقوق المدنية فقط دون السياسية، فلا يمكن اعتبارهم مواطنين، ولكن المواطنين هم الذين يتمتعون طبقًا للدستور بالحقوق المدنية والحقوق السياسية معًا، مثل الأقباط في مصر (^).

ثالثاً: وفى عهد الرئيس مبارك تم تعديل الدستور المصرى فى عام ٢٠٠٧ ونص فى المادة الأولى من الدستور فى الفقرة الأولى ((جمهورية مصر العربية دولة نظامها ديمقراطى، يقوم على أساس المواطنة) فالمواطنة هى أساس النظام المصرى بعدم التفرقة بين حرية العقيدة بين المسلمين والمسيحيين، وأن حرية العقيدة مباحة لكل المصريين سواء مسلمين أو مسيحيين.

# الفصل الثاني حرية العقيدة في القرآن

أولاً: حرية العقيدة لغير المسلم هي حريته في اتباع الدين الذي يريده بحريه مطلقة فقد ورد في القرآن ﴿ لاّ إِكْرَاهُ فِي ٱلدِينِ قَد تَبيّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغِي ﴾ (البقرة: ٢٥٦) (أ) فالدين الإسلامي لا يجبر غير المسلم على اعتناق الدين الإسلامي رغم إرادته الحرة حتى الرسول الشاته لا يملك إجبار أحد على تغيير دينه فقد ورد في القرآن ﴿ أَفَأَنتَ تُكُرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِيرَ ﴾ (يونس: ٩٩) (١) لأن الإسلام حينما يقرر حرية العقيدة لغير المسلمين في القرآن انطلاقًا من إعجاز القرآن كما يقول الدكتور حسن حنفي فإن القرآن إعجازه في النظم والبلاغة فهو إعجاز أدبي بمعنى استحالة التقليد، ومن جوانب إعجاز القرآن الإخبار بالغيب، ويتجلي بالإخبار عن القدماء في القصص القرآني، وإخبارنا بأخبار الأولين معارضًا للقصص القائمة بقصص أخرى، تؤكدها الثوابت المادية، والإعجاز القرآني هو إعجاز تشريعي كذلك من خلال الأوامر والنواهي وما يجب وما لا يجب وما الأمور التي قررها الإسلام على المسلمين حماية حرية العقيدة لغير المسلمين.

ثانياً: لأن الإسلام يلزم تابعيه بأن تكون الدعوة إلى اعتناق الإسلام بالحسنى والموعظة الحسنة فقد ورد في القرآن الكريم ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكَمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۖ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ فَقد ورد في القرآن الكريم ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِهِ عَنْ سَبِيلِهِ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ (النحل: ١٢٥)(١٢٥).

ثالثاً: إن الإسلام يحمى حرية العقيدة لغير المسلمين فلكل شخص دينه ومذهبه، لا يجبر على تركه إلى دين غيره، طبقًا لما ورد في القرآن في سورة البقرة آية ٢٥٦ ﴿ لَآ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ قَد تَبَيْنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيّ ﴾ (البقرة: ٢٥٦)

وفى تفسير هذه الآية يذكر البعض أن امرأة مقلة قليلة النسل وتعهدت على نفسها إن عاش لها ولد أن تهوده، وهكذا كان يفعل بعض النساء من الأنصار فى المدينة فى الجاهلية من قبيلة الأوس والخزرج، ولكن بعد ذلك اعتنقوا الإسلام ولكن عندما جلا يهود بنو النضير من المدينة بعد غزوة بنو النضير بعد نقضهم لعقد الصحيفة مع الرسول والذي يلزمهم بالدفاع عن المدينة ضد كفار قريش، ولكنهم انضموا إلى مساعدة كفار قريش ضد المسلمين فعند جلاء بنو النضير من المدينة كان بينهم أبناء للأنصار على دين اليهودية، فرفض ذلك الأنصار آباؤهم وقالوا لا ندعهم يعتنقون اليهودية، فأنزل الله سورة البقرة ومنها الآية ٢٥٦ ﴿ لا إِكْرَاهُ فِي ٱلدِينِ قَد تَبَيّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغِي اللهِ (البقرة: ٢٥٦).

فلا يمكن إكراه اليهود على اتباع الدين الإسلامي كما كان يريد بعض الأنصار المسلمين بالنسبة لأبنائهم اليهود(١٣).

رابعاً: إن الإسلام صان حرية العبادة لغير المسلمين، وقد جعل القرآن من أسباب الإذن في القتال حماية حرية العبادة لغير المسلمين، وذلك في قول القرآن الكريم ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَتِلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ الْمَدِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقِّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبّنا اللّهُ وَلَوْلاً دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ هُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَجِدُ يُذَكِرُ فِيها السّمُ اللّهِ كَثِيرًا ﴾ (الحج: ٣٩-٤٠) (١٠).

خامساً: وقد ورد بالقرآن الكريم سور كثيرة وآيات كثيرة تبيح حرية العقيدة لغير المسلمين، وتنهى عن إكراه أى شخص على اعتناق الإسلام.. والقرآن في نزوله ينقسم إلى مدتين، قبل هجرة النبي وبعدها، الأولى مدة إقامة الرسول في في مكة وهي اثنا عشر عامًا من يوم ١٧ رمضان سنة ٤١ يوم الفرقان إلى أول ربيع الأول سنة ٥٤ من ميلاده وما نزل في مكة ونواحيها قبل الهجرة فهو مكي، والمدة الثانية هي مدة نزوله بعد الهجرة إلى المدينة وما نزل بها فهو مدني، والقرآن عبارة عن ١١٤ سورة منها ٨٦ سورة نزلت في مكة، و ٢٨ سورة نزلت في المدينة (١٥) فلابد لمن يسلم أن يسلم عن اقتناع وإيمان، ما على المسلمين إلا البلاغ فقط، والبلاغ بالحسني وترك حرية الاختيار للمتلقى من غير المسلمين فقد ورد بالقرآن الكريم ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَمَآ أَرْسَلْنَكَ حَلِيمًا لَهُ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ (الشورى: ٤٨)

سادساً: ولابد على المسلمين أن يذكروا الآخرين فقط وإبلاغهم بالدعوة وتبشيرهم بدون إجبار أو تسلط، وعدم إجبار أحد على ترك دينه والانخراط في الإسلام فهذا متروك لإرادة المتلقى فقد ورد بالقرآن الكريم ﴿ فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ إِنَّالَ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ إِنَّالَ عَن حرية العقيدة لغير المسلمين ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن رَّبِكُمْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ المُعَلِيمُ اللهُ ورد في القرآن عن حرية العقيدة لغير المسلمين ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُ مِن رَبِّكُمْ اللهُ ورد في القرآن عن حرية العقيدة لغير المسلمين ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقِيدَ الْمُعَلَى الْمُرَالُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الْحَلَالُ اللهُ ا



فمن أراد أن يؤمن بالإسلام فليؤمن، ومن يرد ألا يؤمن بالإسلام فلا يؤمن، فللإنسان حرية مطلقة في ذلك فليختر الإنسان لنفسه ما يريده من ديانة بكامل حريته.

سابعاً: وقد ورد أن الله القادر على كل شيء خالق السموات والأرض إنه لو أراد أن يؤمن العالم كله بالإسلام فهو قادر على ذلك، ولكن إرادة الله أن يكون هناك أكثر من ديانة سماوية يتنافس أصحابها في عبادة الله الواحد، أو في التنافس على العمل الصالح، فقد ورد في القرآن (وَلُو شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً (سورة: يونس) (١٩) وفي نفس المعنى ورد في القرآن ﴿ وَلُو شَاءَ اللهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدةً وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي مَن يَشَآءُ وَلَتُسْعَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (النحل: ٩٣) (٢٠)

وعلى ذلك لو شاء الله لجعل البشر جميعًا مسلمين، إن الله قادر لو انصرفت إرادته أن يكون العالم كله مسلمين لفعل ذلك، ولكن الله أنزل ثلاث ديانات سماوية لكى يختار الإنسان الديانة التي يريدها بكامل حريته وقناعته.

ثامناً: ومن سمات حرية العقيدة في الإسلام أنه حتى كفار قريش الذين كانوا يريدون قتل الرسول في في الموقعات الحربية، والذين أرادوا إجهاض الدعوة في مهدها والذين عذبوا المسلمين الأوائل بكل أنواع العذاب، حتى هؤلاء الكفار يقول عنهم القرآن الكريم إن الله أعلم بما يقول كفار قريش، وأن الرسول في ليس عليهم بجبار يجبرهم، ويكرههم على اعتناق الإسلام، وعليه أن يذكرهم بالقرآن والعذاب الذي ينتظرهم، فقد ورد بالقرآن الكريم ﴿ فَذَكِّرْ بِاللهُ وَعَلِهُ مِنَ عَنَافُ وَعِيدٍ ﴾ (ق: ٥٤٠) (٢١).

#### الفصل الثالث

#### حرية العقيدة في السنة

أولاً: من المقرر في الشريعة الإسلامية بالنسبة لغير المسلمين قاعدة ((واتركهم لما يدينون)) (٢٢) بحيث لا يجوز التعرض لغير المسلمين في عقائدهم، فحرية العقيدة لغير المسلمين حق أساسي يحافظ عليه الإسلام.

ثانياً: وقد جاء في كتاب الرسول إلى أهل نجران (٢٣) ولنجران وحاشيتها جوار الله وذمة محمد النبي رسول الله على أموالهم وملتهم وبيعتهم وكل ما تحت أيديهم من قليل أو كثير ولا بغير أسقف من أسقفيته ولا راهب من رهبانية ولا كاهن من كهانته...] ومعنى ذلك أن أهل نجران وهم من النصارى لهم الأمان من الله والرسول والمسلمين على أموالهم وملتهم أي عقيدتهم لا يجوز المساس بها ولا يجبرون على تغييرها.

ويرى الباحث في حرية العقيدة

ذكر ابن هشام في السيرة النبوية أن وفد نجران وهم من النصاري قدموا على رسول الله على

بالمدينة ودخلوا عليه بمسجده بعد العصر، فكانت وقت صلاتهم فقاموا يصلون في مسجد الرسول ولا يولكن بعض الناس أرادوا منعهم من الصلاة داخل المسجد، فقال الرسول الهربية لهم الريقة مباشرة فاتجهوا نحو المشرق وصلوا صلاتهم، ومعنى ذلك أن الرسول الهربية أباح لغير المسلمين جرية مباشرة شعائر هم الدينية في أي وقت، ولو كان الرسول الهربية لا يسمح لغير المسلمين بمباشرة عقائدهم الدينية في حرية مطلقة لكان منعهم، وليس معنى ذلك أنه يسمح لغير المسلمين بالصلاة داخل المساجد، ولكنه ظرف خاص، وهذا شبيه بما يحدث الآن، ففي شهر رمضان يدعو قداسة البابا شنودة كل قيادات الدولة ووزير الأوقاف وشيخ الأزهر ومفتى ديار المسلمين وجمعًا كبيرًا من مشايخ الأزهر يدعوهم إلى حفل إفطار في شهر رمضان داخل الكاتدرائية بالعباسية وأثناء اجتماعهم يأتي وقت صديد عد أذان المغرب فيقوم شيخ الأزهر بإمامة جميع الحاضرين من المسلمين، ويصلون داخل الكاتدرائية المعرب بعد أذان المغرب فيقوم شيخ الأزهر بإمامة جميع الحاضرين من المسلمين، ويصلون داخل الكاتدرائية المرقسية، إنه ظرف خاص ؛ لأن الديانات السماوية لا تعرف التعصب الأعمى.

ثالثاً: وبعد غزوة تبوك في رجب ورمضان من العام التاسع للهجرة التي جهز فيها الرسول على المسلمين بلغ حوالي ثلاثين ألفا منهم عشرة آلاف فارس لمواجهة جيوش هرقل إمبراطور الدولة البيزنطية التي كانت تزيد على مائة ألف مقاتل، ولكن قوات هرقل انسحبت لتحتمى داخل حصون بلاد الشام، وقد أقام الرسول وقواته في تبوك حوالي عشرين يومًا، وقد أتى إلى الرسول الإبحر إرادتهم ليدخلوا في فلك الدولة الإسلامية زعماء الولايات الآتية:

الدولة الإسلامية لحمايتهم من الدولة البيزنطية وكثرة الضرائب التى تحصل منهم، وتم الاتفاق الدولة الإسلامية لحمايتهم من الدولة البيزنطية وكثرة الضرائب التى تحصل منهم، وتم الاتفاق على دفع جزية قدرها ثلاثمائة دينار كل عام، وقد أعطاهم الرسول الهالالعهد والأمان على مباشرة عقائدهم الدينية وأن يكونوا في أمان في ذمة الله والرسول الها والمسلمين، وهذا نص عهد الأمان [بسم الله الرحمن الرحيم هذه أمنة من الله ومحمد النبي رسول الله ليوحنا بن رؤية وأهل أيله سفنهم وسياراتهم في البحر والبر، لهم ذمة الله ومحمد النبي من كان معهم من أهل الشام وأهل اليمن وأهل البحر، فمن أحدث منهم حدثًا فإنه لا يحول ماله دون نفسه، وأن طيب لمن أخذه من الناس، وأنه لا يحل أن يمنعوه ماء يردونه ولا طريقًا يردونه من بر أو بحر]

٧- وكذلك أثناء تواجد الرسول و في تبوك بعد غزوة تبوك لمدة عشرين يومًا حضر للرسول و بكامل إرادتهم الحرة للدخول في فلك الدولة الإسلامية زعماء جرباء وأذرح ليمارسوا كامل حريتهم الدينية مقابل دفع الجزية للدفاع عنهم من أى اعتداء خارجي، وهذا نص عقد الأمان لأهالي جرباء وأذرح الذي وقعه الرسول مقابل مائة دينار كل رجب [بسم الله السرحمن الرحيم، هذا كتاب محمد النبي رسول الله لأهل جرباء وأذرح أنهم أمنوا بأمان الله وأمان محمد، وأن عليهم مائة دينار في كل رجب ومائة أوقية طيبة، وإن الله عليم كفيل بالنصح والإحسان إلى المسلمين، ومن لجأ إليهم من المسلمين] (٥٠).

ويرى الباحث

# المجلس الأعلى للشئون



أن أهالى إيلياء وجرباء وأذرح قد أتوا إلى الرسول المسلمية الرسول المسلمية، وقد أتى زعماء هذه المناطق للرسول المسلمية الرسول المسلمية، وقد أتى زعماء هذه المناطق هربًا من ظلم الدولة المحاربتهم، بل كان يعسكر فى تبوك بكل قواته، وقد أتى زعماء هذه المناطق هربًا من ظلم الدولة البيزنطية وصل إلى فرض خمسة وعشرين نوعًا من البيزنطية رغم أنهم نصارى، ولكن ظلم الدولة البيزنطية وصل إلى فرض خمسة وعشرين نوعًا من الضرائب، آخرها ضرائب الموتى بحيث لا يجوز دفن جثث الموتى إلا بعد دفع الضريبة، وقد أتى زعماء هذه المناطق ؛ ليدخلوا فى فلك الدولة الإسلامية، لكى تحميهم من أى اعتداء خارجى، على أن يمارسوا طقوسهم الدينية المسيحية بحرية مطلقة مقابل دفع الجزية، وهى أقل عشرين مرة من الضرائب التى كانت تدفع للدولة البيزنطية، والجزية مقابل الانتفاع بالمرافق العامة وكجزء من نفقات الجيوش التى تدافع عنهم.

رابعاً: وكذلك بالنسبة لحرية العقيدة في عهد الرسول بي بالنسبة لغير المسلمين، فعندما هاجر الرسول محكمة إلى يثرب في ٢٠ ديسمبر ٢٦٠م كان سكان يثرب طائفتين وهم العرب واليهود، وكان العرب يتكونون من يهود بنى قينقاع داخل المدينة أو يثرب ويهود بنى قريظة وبنى النضير على بعد أميال قليلة من المدينة أو يثرب، ثم انضم المدينة أو يثرب، ثم انضم اليهم طائفة ثالثة بعد الهجرة وهم المهاجرون، وبذلك أصبحت المدينة بعد الهجرة تضم أربع طوائف وهم: المهاجرون، والأنصار، واليهود، والمنافقون الذين يؤمنون بالإسلام ظاهريًا أما داخليًا فلا يؤمنون بالإسلام، وكان من أهم واجبات الرسول في غي بداية الدولة الإسلامية الأولى بالمدينة تنظيم العلاقة بين هذه الطوائف المختلفة، لذلك أبرم الرسول عقد الصحيفة لوحدة العرب المسلمين من المهاجرين والأنصار وكذلك عقد أمان لليهود في علاقاتهم مع المسلمين، وقد ورد عقد الصحيفة في كتب السيرة النبوية خاصة ابن هشام (٢٠).

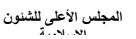
#### ويرى الباحث بالنسبة لعقد الصحيفة الآتى:

- 1- عقد الصحيفة ينقسم إلى قسمين: القسم الأول ينظم العلاقة بين المسلمين وهم الأنصار والمهاجرون والقسم الثاني ينظم العلاقة بين المسلمين واليهود.
- ٢- جعل عقد الصحيفة في القسم الأول الصلة بين المسلمين والأنصار جعلتهم أمة، واحدة وتم نبذ العصبية القبلية والتناحر والصراع القبلي بين الأوس والخزرج، لتحل محلهم رابطة الإسلام، فالرابطة بين المسلمين بناء على رابطة الإسلام بدلاً من رابطة العصبية القبلية.
- ٣- أول شيء فعله الرسول ﷺ هو إزالة الخصومة بين الأوس والخزرج من أهل يشرب بعدما ناصروا الإسلام بعد أن كانت الحروب لا تهدأ بين قبائل الأوس والخررج على القيادة والريادة على منطقة يثرب قبل الإسلام، ولكن بعد الإسلام اندمجوا جميعًا في الدولة الإسلامية تحت قيادة زعيمها الديني والسياسي محمد ﷺ.
- ٤- وفى عقد الصحيفة وحد الرسول برسول برسول المهاجرين القادمين من مكة إلى يثرب والأنصار سكان يثرب وجعلهم أمة واحدة تحت راية الإسلام.

حعل الرسول الشرابطة التآخى هي المسيطرة في علاقة الأنصار والمهاجرين، فقد قال الرسول الشي للمهاجرين والأنصار: [تآخوا في الله أخوين] (٢٧) وعلى هذا المبدأ وهو مبدأ التآخى تآخى أبو بكر الصديق مع خارجة بن زهير الأنصاري، وعمر بن الخطاب مع عتبان بن مالك الأنصاري وعثمان بن عفان مع أوس بن ثابت بن المنذر النجاري، وأبو عبيدة بن الجراح مع سعد بن معاذ سيد الأوس وعبد الرحمن بن عوف مع سعد بن الربيع الخزرجي الأنصاري والزبير بن العوام مع سلمة بن سلامة بن وقش الأنصاري.

وهكذا تآخى كل المهاجرين مع الأنصار، أى اتخذ له أخًا فى الله من الأنصار، فحدث بذلك الاندماج الاجتماعى والأخوى على المستوى الإنسانى بين المهاجرين والأنصار، وأصبح الاندماج بينهم دينيًا فى الإسلام وأخويًا بالتآخى الإنسانى، وكان التآخى بين المسلمين ضرب من الإبداع للمعايشة السلمية، ولقد شهدت المدينة المنورة بعد خمسة أشهر فقط من السنة الأولى من ذلك القرن الأول مشهدًا جديدًا ألا وهو إرساء أصول نظام للم يعرف العالم مثيلاً له وهو نظام التآخى بين المهاجرين والأنصار، فكانوا فى الله أخوة متحابين وهى مؤاخاة لم يعرف لها شبيه، قامت على الحق والمواساة، ولا تقيم وزناً لفرق اللون والجنس واللسان أو الثراء أو الفقر (٢٨).

- 7- وقد نظم عقد الصحيفة حق الأخذ بالثأر بين المسلمين من الأنصار والمهاجرين بحيث يكون حق قصاص تقرره وتطبقه الجماعة كلها بدلاً من الفرد.
- ٧- وركزت الصحيفة على تضامن المؤمنين من الأنصار والمهاجرين أمام أى اعتداء خارجى
  يهدد دولتهم في يثرب، سواء من كفار قريش أو من يقف معهم.
- ٨- وكذلك القسم الثانى من عقد الصحيفة نظم العلاقة بين المسلمين واليهود، بحيث تحتفظ كل طائفة بدينها ومالها، فقد ترك عقد الصحيفة لليهود أن يباشروا عقائدهم الدينية اليهودية بحرية مطلقة على بعد عدة أمتار من المسجد النبوى، لأن يهود بنى قينقاع كانوا يعيشون داخل المدينة ذاتها، فقد وقع الرسول على عقد الصحيفة، الذى يتيح لليهود مباشرة عقائدهم الدينية بحرية مطلقة.. ويرى الباحث أن ذلك أبلغ رد على المستشرقين والغرب الذى يقول: إن الإسلام لا يعترف بالآخر، وها هو الرسول إلى يوقع على عقد الصحيفة ويعترف بالآخر في أول اعتراف بالآخر على وجه الكرة الأرضية (٢٩).
- 9- وبناء على عقد الصحيفة تكون أول حلف عسكرى بين اليهود والمسلمين للدفاع عن يثرب، التى يقيم فيها المسلمون واليهود، على أن يتحمل المسلمون واليهود معًا نفقات الحروب، ولكن اليهود نقضوا عهد الصحيفة ولم يشتركوا في الدفاع عن يثرب التي يقيمون بها، بل اشتركوا مع أعداء الرسول من من كفار قريش وساعدوهم ضد المسلمين، حدث ذلك في غزوة بدر التي جرت في يوم الجمعة ١٧ رمضان من العام الثاني من الهجرة في ٣٦٣م بين كفار قريش بقيادة أبي سفيان والمسلمين (٢٠٠)، وحدث ذلك في غزوة أحد التي حدثت في يوم السبت ١٥ شوال في العام الثالث من الهجرة في ٣٦٢م التي حدثت بين كفار قريش بقيادة





أبى سفيان والمسلمين، وحدث ذلك فى الخندق التى حدثت فى شوال من العام الخامس للهجرة فى عام ٢٢٦م بين كفار قريش بقيادة أبى سفيان والأحزاب المشتركة معهم ضد المسلمين (٣١).

- 1- اعتبر عقد الصحيفة أن كفار قريش أعداء للمسلمين واليهود، ولكن اليهود نقضوا العقد الخاص بالصحيفة وتعاونوا مع كفار قريش، فبعد انتصار المسلمين في غزوة بدر في العام الثاني من الهجرة في عام ٢٦٣م أراد أبو سفيان زعيم كفار قريش الانتقام من الرسول والمسلمين والأخذ بالثأر فمد له يد العون يهود بني النضير رغم اتفاقية عقد الصحيفة، فقد خرج أبو سفيان للثأر ومعه مائتا فارس ومقاتل، وتوجهوا إلى سلام بن مشكم وهو سيد بني النضير، فاستقبلهم وسقاهم خمرًا وتعاونوا على إيذاء المسلمين، فقد هجم أبو سفيان ورجاله على بعض بيوت المسلمين في المدينة ليلاً، وقتل رجلين من الأنصار، وعاد بعد ذلك إلى مكة (٢٢).
- 11- أثناء وجود اليهود في يثرب وعند إبرام عقد الصحيفة بإعطاء الأمان لهم ليباشروا عقائدهم الدينية بحرية مطلقة داخل المدينة أو يثرب لم يفرض على اليهود أي ضريبة للجزية ؛ لأن الآية التي تفرض الجزية لم تكن قد نزلت بعد، فقد كان عقد الصحيفة عقد أمان دائم بين المسلمين و اليهود، ولكن اليهود نقضوا عهد الصحيفة.
- 11- وبعقد الصحيفة بدأ تنظيم أول دولة إسلامية في العالم يرأسها الرسول ، ذلك أنه الرسول الله الأمي ولقد اختار الله لنبيه أن يكون أميًا ومعنى أمي أنه لم يتلق علمًا من بشر، وكانت هذه الأمية شرفًا للرسول الله أن الله أراد أن يعلمه بنفسه، وأراد الله أن يتلقى الرسول الله علم السماء، فلو أن الرسول الله كان يقرأ أو يكتب لقالوا: إنه أخذ العلم مما قرأ، أو أخذ العلم من كتب الأولين، أو من حضارات الأمم المعاصرة، ولذلك اختار الله لرسوله الأولين، أميًا على الفطرة النقية ؛ ليكون التلقى موصولاً بربه، ويكون ما لديه من العلوم والمعارف هي من عند الله حتى يعرف الجميع أن علم الرسول الله جاء من السماء (١٣٠). وعن ذلك الرسول الأمي تقول كارين أرمسترنج في كتابها " محمد ". إن محمدًا على المستوى الرمزى الإنساني الكامل أو النموذج الإنساني وصورة التلقى الكامل من الله، ومن هنا تأتي أهمية الإنهاة بين الانفتاح الكامل على الكامة الإلهية (١٤٠).

خامساً: في غزوة بنى قينقاع التى حدثت في ١٥ شوال من العام الثانى من الهجرة في ٦٦٣م بعد أن نقض اليهود عقد الصحيفة المبرم مع الرسول هي،وتعاونوا مع كفار قريش ووافق المسلمون واليهود على حكم عبد الله بن أبى سلول بعد أن حاصرهم الرسول والمسلمون لمدة خمسة عشر يومًا (٥٠٠). وقد حكم عبد الله بن أبى سلول بجلاء اليهود عن المدينة نتيجة خيانتهم للمسلمين وتعاونهم مع أعداء المسلمين من كفار قريش، وسمح لهم الرسول بالخروج بكل أموالهم وكتبهم الدينية وهي التوراة، حتى يباشروا عقائدهم الدينية مرة أخرى في البلاد التي توجهوا إليها، وهي وادى القرى وأذر عات شمال الحجاز على حدود الشام (٢٦٠). ولم يفعيل الرسول مع كما فعيل

الإمبراطور طيتس إمبراطور الدولة الرومانية عندما أحرق أورشليم في عام ٧٠م بعد ما فاض به الكيل من غدر اليهود وأحرق كل كتب التوراة (٣٠).

سادسًا: كذلك في غزوة بنى النضير التي حدثت في ربيع الأول من العام الرابع من الهجرة في عام ١٢٥م بعد أن نقض يهود بنى النضير عقد الصحيفة مع الرسول وتعاونوا مع كفار قريش، وحاصرهم المسلمون لمدة عشرين يومًا ورحلوا عن المدينة ومعهم أموالهم وكل كتب التوراة التي معهم، حتى يباشروا عقائدهم الدينية في البلاد التي سوف يتوجهون إليها، وهي منطقة بني خيبر.

سابعًا: وكذلك غزوة بنى خيبر فى محرم من العام السابع للهجرة فى عام ١٦٨م بعد أن حاول يهود بنى خيبر تجميع اليهود والاتفاق مع أعداء المسلمين من قبائل غطفان لمهاجمة المسلمين فى المدينة وتوجه إليهم الرسول على قبل أن يهاجموه وانتصر المسلمون فى غزوة خيبر وكان من ضمن الغنائم التى غنمها المسلمون صحائف من التوراة، فأعادها الرسول اليهاد اليهاد لكى اليهاد لكى يباشروا عقائدهم بها (٢٨).

ثامنًا: لقد أكد الرسول برغم ولديه على الدين عندما منع رجلاً حاول أن يرغم ولديه على الإسلام، وتذكر كتب السيرة والمؤرخون أن رجلاً يقال له الحصين من بنى سالم بن عوف له ولدان مسيحيان، وهو مسلم، فسأل الرسول على عما إذا كان يجوز له إكراههما على اعتناق الإسلام وهم يرفضون كل دين غير دين المسيحية، فنهاه الرسول على ذلك (٣٩).

#### ويرى الباحث في ذلك:

- ۱- أن هذه الواقعة فيها أبلغ دليل على أن غير المسلمين لهم كامل الحرية في مباشرة حريــة العقيدة، فها هو الحصين من بنى سالم المسلم الديانة أراد أن يجبر ولديه المسيحيين علــى ترك دينهما واتباع ديانة والدهما، ولكن الرسول الشروف.
- ٢- لو كان الإسلام لا يؤمن بحرية العقيدة لغير المسلمين لطلب الرسول رسول من الحصين أن يجبر ولديه على ترك دينهما واتباع ديانة والدهما.
- ٣- إن الدعوة للإسلام يجب أن تكون بالمجادلة الحسنة من خلال استخدام العقل لإقناع غير المسلمين بالدخول في الإسلام والنص القرآني واضح كل الوضوح ﴿ ٱدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكَمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أُحْسَنُ ﴾ (سورة: النحل ١٢٥) (١٤٠).
- 3- إن الإسلام يمنع المسلمين من ظلم المسلمين وغير المسلمين ومنعهم من ظلم غير المسلمين بالتعرض لهم في حرية عقيدتهم، فقد جاء بالوصية الثالثة والستين التي رتبها طه عبد الله العفيفي في كتابه " من وصايا الرسول " أن أنس قال أن الرسول " قال: " انصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا " فقال رجل " يا رسول الله " أنصره إذا كان مظلومًا أفرأيت إذا كان ظالمًا.. كيف أنصره ؟ قال " تحجزه أو تمنعه من الظلم فإن ذلك نصره " (١٤) وقد ورد ذلك الحديث في صحيح البخاري.



#### الفصل الرابع

#### التطابق بين حرية العقيدة

#### في الإسلام والوثائق الدولية لحقوق الإنسان

سوف نتناول موضوع التطابق بين حرية العقيدة في الإسلام والوثائق الدولية لحقوق الإنسان في مبحثين على النحو التالي:

المبحث الأول: تطابق حرية العقيدة في الإسلام والوثيقة الدولية لحقوق الإنسان المبحث الثاني: التطابق بين حرية العقيدة في الإسلام والميثاق العربي لحقوق الإنسان وسوف نتناول هذين الموضوعين على النحو التالي تفصيلاً....

المبحث الأول

#### تطابق حرية العقيدة

#### في الإسلام والوثيقة الدولية لحقوق الإنسان

أولًا: يمثل الإعلان العالمي لحقوق الإنسان الذي صدر في ديسمبر ١٩٤٨ في كنف الأمسم المتحدة، بالإضافة إلى العهدين الدوليين الخاصين بالحقوق المدنية والسياسية والحقوق الاقتصادية والثقافية اللذين صدرا في ١٩٦٦، أساس الشرعة الدولية لحقوق الإنسان. وإذا أضفنا إلى هذه الوثائق الدولية الثلاثة جملة الاتفاقات والمعاهدات الخاصة بحقوق الإنسان أو بجوانب محددة من هذه الحقوق يكون لدينا النظام القانوني الدولي لحماية حقوق الإنسان، والذي ينبثق منه ما بات يعرف بالقانون الدولي الإنساني والذي تنامت في ظله فكرة التدخل الدولي لحماية حقوق الإنسان. وقد صدر الإعلان العالمي لحقوق الإنسان في العاشر من ديسمبر عام ١٩٤٨، من الجمعية العامة للأمم المتحدة، ويتألف الإعلان من الديباجة وثلاثين مادة تحدد حقوق الإنسان وحرياته الأساسية.

وتحتوى المادة الأولى من الإعلان على المبدأ الفلسفى الشامل لحقوق الإنسان والركيزة الأساسية لهذه الحقوق ؛ إذ تقول "يولد جميع الناس أحرارًا ومتساوين فى الكرامة والحقوق، وهم قد وهبوا العقل والوجدان، وعليهم أن يعاملوا بعضهم بروح الإخاء"

وتنص المادة (٢) على المبدأ الأساسى الذى يمنع منعًا باتًا كل صور التمييز في التمتع بالحقوق الأساسية بحيث تقر هذه الحقوق "للجميع بلا تمييز بسبب العنصر أو الجنس أو اللغة أو الدين، وكذلك تتمتع بها جميع البلدان والأقاليم بغض النظر عن مركزها القانوني". وتُرسى المادة (٣) ثلاثة حقوق أساسية ومتكاملة تنبع مباشرة من الإقرار بالحرية، والمساواة وهي الحق في الحياة، وفي الحرية، وفي أمان الفرد على شخصه.

وتفصل المواد ٤-٢١ من الإعلان الحقوق المدنية والسياسية فتحرم تمامًا العبودية والرق وتجارة العبيد، وممارسة التعذيب أو المعاملة غير الإنسانية والعقوبات القاسية والمحاطة بالكرامة،

وحق كل إنسان في الاعتراف القانوني به، والحق في الحماية المتساوية له من جانب القانون.

وتؤكد المادة ٢٢ على المبدأ العام الحاكم للحقوق الاقتصادية والاجتماعية وإمكانية وقيود الوفاء بهذه الحقوق. فهى تعلن أن كل شخص – بصفته عضوًا في المجتمع – هو أهل لحقوق معينة تعتبر لا غنى عنها "لكرامته وتنامى شخصيته في حرية". وعلى رأس هذه الحقوق الضمان الاجتماعي.

وتعترف المواد الختامية بالركائز الأساسية للوفاء بالحقوق، ومن بينها حق كل شخص في نظام اجتماعي ودولي يطبق كافة الحقوق بكل أمانة، وأن الأصل في الحقوق هو الإباحة، والتقييد يجب أن يكون بواسطة قانون وعلى نحو حصري وضيق. ومن هذه القيود ألا تشكل ممارسة الحقوق من جانب أي شخص هدمًا لحقوق وحريات الآخرين. وهو ما يشكل مضمون فكرة النظام العام الواجب الاحترام.

<u>ثانياً:</u> وحيث أن المادة الثانية من الإعلان العالمي لحقوق الإنسان تنص على المبدأ الأساسي الذي يمنع منعًا باتًا كل صور التمييز في المتمتع بالحقوق الأساسية، بحيث تقر هذه الحقوق للجميع بلا تمييز بسبب العنصر أو الجنس، أو اللغة أو الدين، وحيث إن حرية العقيدة المرتبطة بالدين أول هذه الحقوق فلا يجوز التمييز في حرية العقيدة بسبب الدين وهذا ما قرره القرآن والسنة على النحو السابق ذكره.

إذن هناك تطابق بين حرية العقيدة في الإسلام وميثاق الأمم المتحدة لحقوق الإنسان (٢٠٠).

#### المبحث الثاني

#### التطابق بين حرية العقيدة

#### في الإسلام والميثاق العربي لحقوق الإنسان

أولاً: يعتبر الميثاق العربى لحقوق الإنسان جزءًا لا يتجزأ من إنجازات الجامعة العربية، حيث تم إعداده و إقراره من جانب الجامعة، وهو يعد الوثيقة الأكثر أهمية لحقوق الإنسان فى العالم العربي. وقد اعتمد هذا الميثاق من قبل مجلس الجامعة العربية في سبتمبر ١٩٩٤، وذلك بعد مرور أكثر من ٢٣ عامًا على أول مشروع للميثاق في يوليو ١٩٧١، أي أنه كانت هناك فترة طويلة بين إعداد الميثاق و التصديق عليه.

وكان الميثاق الذى وصل إلى مرحلة الصياغة النهائية قبل حوالى عامين على إقراره هدفا لتحفظات سبعة بلدان عربية، ولم تغير أى منها تحفظاتها عندما جرى إقراره. ومع ذلك فقد تضمن الميثاق الإقرار بنمط من الحقوق تستنكره، إن لم تجرمه معظم البلدان العربية مثل الحق فى الإضراب.

ولكن أحاط اعتماد هذا الميثاق بالصمت، حيث لم يكد يشعر بهذا التطور إلا القليلون من بين المتخصصين، وليس الرأى العام العربي.



## المجلس الأعلى للشنون

يقع الميثاق في ديباجة وأربعة أقسام، وتتوزع أحكامه على ٤٣ مادة. وتؤسس الديباجة منطلقات الميثاق ومرجعيته. فتؤكد انطلاقه من إيمان الأمة العربية بكرامة الإنسان، منذ أن أعزها الله بأن جعل الوطن العربي مهدًا للديانات وموطنًا للحضارات التي أكدت حقه في حياة كريمة على أسس من الحرية والعدل والسلام، ونوهت بمبادئ الشريعة الإسلامية والديانات السماوية الأخرى في الأخوة والمساواة بين البشر، كما نوهت بالوحدة والحرية وحق الأمم في تقرير مصيرها والحفاظ على ثرواتها والإيمان بسيادة القانون والتمتع بالحرية والعدالة وتكافؤ الفرص كمعايير للأصالة في أي مجتمع. وأعربت عن رفض العنصرية والصهيونية اللتين تشكلان انتهاكًا لحقوق الإنسان وتهديدًا للسلام العالمي، وأكدت على مبادئ ميثاق الأمم المتحدة والإعلان العالمي لحقوق الإنسان وأحكام العهدين الدوليين الخاصين بالحقوق المدنية والسياسية، والحقوق الاقتصادية والاجتماعية والثقافية، وإعلان القاهرة حول حقوق الإنسان في الإسلام.

ثانياً: ويتضمن القسم الأول مادة واحدة تؤكد على حق كافة الشعوب في تقرير مصيرها والسيطرة على ثرواتها ومواردها الطبيعية، وأن تختار بحرية نصط كيانها السياسي وتنميتها الاقتصادية والاجتماعية والثقافية، كما يؤكد – مرة أخرى – دور العنصرية والصهيونية والاحتلال كتحد للكرامة الإنسانية، وكعائق أساسي يحول دون إعمال الحقوق الأساسية للشعوب ووجوب إدانة جميع ممارساتها والعمل على إزالتها.

أما القسم الثانى، فيضم ٣٨ مادة تتضمن مجموعة الحقوق والحريات الأساسية. وتشمل الحقوق الأساسية (المواد ٢، ٣، ٤) حق التمتع بكافة الحقوق والحريات الواردة في الميشاق دون تمييز بسبب العنصر أو اللون. إلخ ودون تفرقة بين الرجال والنساء، وعدم جواز تقييد أي من الحقوق الأساسية المقررة أو القائمة في أية دولة طرف في الميثاق استنادًا إلى عدم إقرار الميشاق لهذه الحقوق، أو إقرارها بدرجة أقل، وعدم جواز فرض قيود على الحقوق والحريات المكفولة بموجب الميثاق سوى ما ينص عليه القانون ويعتبر ضروريًا لحماية الأمن والاقتصاد الوطنيين أو النظام العام أو الصحة العامة، أو الأخلاق، أو حقوق وحريات الآخرين. وبينما أجاز الميثاق للدول الأطراف في أوقات الطوارئ التي تهدد حياة الأمة أن تتخذ من الإجراءات ما يحلها من التزاماتها طبقًا لهذا الميثاق إلى المدى الضروري الذي تقتضيه بدقة متطلبات الوضع، فقد استثنى حصرًا طبقًا لهذا الميثاق إلى المدى الضروري الذي تقتضيه بدقة متطلبات الوضع، فقد استثنى حصرًا الوطن، واللجوء السياسي، والمحاكمة وعدم جواز تكرارها عن ذات الفعل، وشرعية الجرائم والعقوبات".

كما يشمل القسم الثانى كذلك إقرار الحق فى الحياة، وتأكيد مبدأ لا جريمة ولا عقوبة إلا بنص قانوني، وبراءة المتهم حتى تثبت إدانته، والحق فى الحرية والسلامة الشخصية، وتساوى الناس أمام القضاء، وكفالة حق التقاضى، وعدم فرض عقوبة الإعدام إلا في الجنايات البالغة الخطورة، وعدم جواز الحكم بعقوبة الإعدام فى جريمة سياسية، وحماية الدولة لكل إنسان مقيم على أرضها من التعذيب البدنى والنفسى واعتبار هذه التصرفات أو الإسهام فيها جريمة يعاقب

عليها، ووجوب معاملة المحكوم عليهم بعقوبة سالبة للحرية معاملة إنسانية، وتجريم المساس بحرمة الحياة الخاصة بما في ذلك خصوصيات الأسرة والمسكن وسرية المراسلات وغيرها، واعتبار الشخصية القانونية صفة ملازمة لكل إنسان، والحق في حرية التنقل، وعدم جواز نفي اللاجئين السياسيين، وعدم جواز إسقاط الجنسية بشكل تعسفي، وكفالة حق الملكية الخاصة، وحظر تجريد المواطن من أمواله بصورة تعسفية. ويتضمن القسم الثاني كذلك مجموعة الحريات الأساسية، فأقر حرية العقيدة واعتبر حرية الفكر والرأى مكفولة لكل فرد، وكفل للأفراد من كل دين حق ممارسة شعائرهم الدينية والتعبير عن أفكارهم والرأى إلا بما نص عليه القانون، وأقر بحريـــة الاجتمـــاع والتجمع السلمي وألا يفرض من القيود على ممارستها إلا ما تستوجبه دواعي الأمن القومي أو السلامة العامة أو حماية حقوق الآخرين وحرياتهم، كذلك كفل الميثاق الحق في تشكيل النقابات والحق في الإضراب في الحدود التي ينظمها القانون، وأكد كفالة الدولة للحق في العمل لكل مواطن وتكافؤ الفرص في العمل والحق في شغل الوظائف العامة. كما اعتبر محو الأمية التزامًا واجبًا َ والتعليم الابتدائي إلزاميًا كحد أدنى وبالمجان، وكفل للمواطنين الحق في الحياة في مناخ فكرى وثقافي يعتز بالقومية العربية ويقدس حقوق الإنسان وحق المشاركة في الحياة الثقافية. كما أكد على عدم جواز حرمان الأقليات من التمتع بثقافتها أو اتباع تعاليم دياناتها ورعاية الدولة للأسرة والأمومة والطفولة والشيخوخة رعاية متميزة وكفالة حماية خاصة لها. أما القسم الثالث فيضم مادتین اثنتین (٤١،٤٠) تتعلقان بتشکیل لجنة خبراء من سبعة أعضاء ینتخبون من بین مرشحین ترشحهم الدول الأعضاء أطراف الميثاق من ذوى الخبرة والكفاءة العالية في مجال عمل اللجنة، ويعملون بصفتهم الشخصية، وتقوم الدول الأطراف بتقديم تقارير دورية كل ثلاث سنوات إلى اللجنة وأخرى تتضمن استفسارات من اللجنة، وتدرس اللجنة هذه التقارير، وترفع تقريرًا بـآراء الدول وملاحظاتها إلى اللجنة الدائمة لحقوق الإنسان في الجامعة العربية، أما القسم الرابع والأخير، فيتضمن مادتين إجرائيتين تتعلقان بأن يعرض الأمين العام للجامعة العربية الميثاق على الدول الأطراف للتوقيع والتصديق أو الانضمام، وسريان الاتفاق بعد شهرين من تـــاريخ إيـــداع وثيقـــة التصديق أو الانضمام السابعة لدى الأمانة العامة للجامعة العربية.

ثالثاً: وحيث إن القسم الثانى من الميثاق ينص على مجموعة من الحقوق والحريات الأساسية فقد ورد فى المادة الثانية على حق التمتع بكافة الحقوق والحريات بدون تمييز بسبب العنصر أو اللون أو الدين أو الجنس و لا شك أن حرية العقيدة هى أولى الحقوق المتاحة فى الميثاق العربى لحقوق الإنسان و هذا ما أكده القرآن والسنة و على ذلك يوجد تطابق تام بين حرية العقيدة للمسلمين وغير المسلمين فى الكتاب والسنة و الميثاق العربى لحقوق الإنسان (٢٣).

#### الهوامش:

<sup>(</sup>١) دكتور / مجيد خدورى: " الحرب والسلم في شريعة الإسلام "، الناشر: الدار المتحدة للنشر - بيروت عام



١٩٨٥، ص ٢٣٧

- (۲) دكتور يوسف القرضاوى: "حتمية الحل الإسلامى "، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة السادسة بيروت ١٩٩٤م، ج ٢ ص ٧٨.
- (٣) د/ عصام محمد شبارد: " الدولة العربية الإسلامية الأولى "، الناشر: دار النهضة العربية ١٩٥٥م، ص ١١٥.
- (٤) ابن هشام، هو محمد عبد الملك بن هشام المغافرى " السيرة النبوية "، الناشر: مطبعة الحلبي ١٩٥٥م، ج١ ص
- (٥) د / عبد الكريم زيدان: "أحكام الذميين والمستأمنين" الناشر: دار الوفاء المنصورة مصر، عام ١٩٨٧م، ص
  - (٦) طارق البشرى: " المسلمون والأقباط في إطار الجماعة الوطنية "، الناشر: دار الشروق ١٩٨٨م ص ٢٧٧.
    - (٧) أحمد حسين: " موسوعة تاريخ مصر ": الناشر: دار الشعب ١٩٩٨م بدون تاريخ، ج٣ ص ٩٩٧.
    - (٨) د / وليم سليمان قلادة: " مبدأ المواطنة "، الناشر: المركز القبطى للدراسات الاجتماعية ١٩٩٩م ص ١١.
      - (٩) سورة البقرة آية ٢٥٦.
      - (۱۰) سورة يونس آية ٩٩.
- (۱۱) د / حسن حنفى: " من العقيدة إلى الثورة " المجلد الرابع، النبوة المعاد "، الناشر: مكتبة مدبولى ١٩٨٨ ص ١٩٨ – ٢٠١.
  - (١٢) سورة النحل آية ١٢٥.
- (۱۳) ابن كثير، هو أبو الفداء إسماعيل بن عمر المتوفى ٧٧٤ هجرية: " البداية والنهاية "، الناشر: مكتبة المعارف -- بيروت لبنان ١٩٨١م، ج ١ ص ٣١٠.
  - (١٤) سورة الحج آية ٣٩ ٤٠.
- (١٥) أبى عبد الله الزنجانى: "تاريخ القرآن "، الناشر: مؤسسة الحلبى، حققه طه عبد الرؤوف سعد، بدون تاريخ ص ١١.
  - (١٦) سورة الشورى، آية ٤٨.
  - (١٧) سورة الغاشية آية ٢٢،٢١.
  - (١٨) سورة الغاشية آية ٢٢،٢١.
    - (۱۹) سورة يونس آية ۹۹.
    - (۲۰) سورة النحل آية ٩٣.
      - (٢١) سورة ق آية ٥٥.
- (۲۲) الماوردى: هو أبو الحسن على بن محمد بن حبيب البصرى البغدادى الماوردى المولود فى سنة ٦٦٤ هجرية ٩٧٤ ميلادية المتوفى فى سنة ٤٥٠ هجرية ١٠٥٨ ميلادية: "الأحكام السلطانية والولايات الدينية "، الناشر: دار ابن خلدون الإسكندرية مصر، بدون تاريخ. ص ١٤٥.
  - (۲۳) ابن هشام: مرجع سابق ج ۱ ص ۲۰۶.

- (٢٤) عبد السلام محمد هارون: " تهذيب سيرة ابن هشام "، الناشر: مكتبة القرآن للنشر عام ١٩٩٦، ص ٢١١.
- (٢٥) إبراهيم العلى: "صحيح السيرة النبوية "، مراجعة د/ همام سعيد، الناشر: دار النفائس الأردن الطبعة السادسة ٢٠٠٢، ص ٢٠٠٢.
  - (٢٦) ابن هشام: مرجع سابق، ج ١ ص ٥٠١ إلى ٥٠٥.
    - (۲۷) ابن هشام: مرجع سابق، ج ۱ ص ٥٠٥.
- (٢٨) د / حسن حبشى: "تاريخ العالم الإسلامى "، الجزء الأول، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب عام ٢٠٠٢، ص ٣٧.
- (٢٩) صفى الرحمن المباركفورى: " الرحيق المختوم بحث فى السيرة النبوية "، الناشر: دار الوفاء بالمنصورة، الطبعة الرابعة ٢٠٠١، ص ٢١٢.
- (٣٠) عروة بن الزبير: " المغازى "، حققه محمد مصطفى الأعظمى، الناشر: دار الرياض للنشر السعودية ١٩٨١ ص ١٦٠
  - (٣١) عروة بن الزبير: مرجع سابق، ص ٢٠٣.
    - (٣٢) ابن هشام: مرجع سابق، ج ٣ ص ٤٤.
  - (٣٣) الشيخ محمد متولى الشعراوى: " محمد ﷺ "، الناشر: دار أخبار اليوم عام ١٩٩٩م، ص ٥٩.
- (۳٤) کارین ارمسترنج: "سیرة النبی محمد ﷺ "ترجمة د / فاطمة نصر و د/ محمد عنانی، الناشر: دار سطور عام ۱۹۹۸، ص ۳۸۸.
  - (٣٥) عمارة محمد عمارة: " غزوات الرسول ﷺ "، الناشر: دار التيقن، السعودية ٢٠٠٢، ص ٢٣.
- (٣٦) ابن سعد، هو محمد بن سعد المتوفى فى ٢٣٠ هجرية، " الطبقات الكبرى "، الناشر: مطبعة دار بيروت، عام ١٩٥٧، ج ٢ ص ٢٩.
- (٣٧) دكتور جمال مدكور وآخرين: "موسوعة الأديان في العالم جزء المسيحية "، الناشر: دار كريس انترناشيونال، بدون تاريخ ص ١٤.
  - (٣٨) عروة بن الزبير: مرجع سابق، ص ١٩٩.
  - (٣٩) طه عبد الله العفيفي: " من وصايا الرسول "، الناشر: دار الاعتصام، القاهرة ١٩٧٣ ص ٤٨١.
    - (٤٠) سورة النحل آية ١٢٥.
    - (٤١) طه عبد الله العفيفي: مرجع سابق، ص ١٢٢.
  - (٤٢) أحمد منيسى: حقوق الإنسان،عام ٢٠٠٠، مطابع الأهرام التجارية بقليوب، ص ٥٣ وما بعدها.
    - (٤٣) السابق، ص ٧٧ وما بعدها .

#### المراجع

# المجلس الأعلى للشئون



- ١- دكتور /مجيد خدورى: "الحرب والسلم في شريعة الإسلام "، الناشر: الدار المتحدة للنشر بيروت عام
  ١٩٨٥م.
- ٢- إبراهيم العلى: "صحيح السيرة النبوية "، مراجعة د/ همام سعيد، الناشر: دار النفائس الأردن الطبعة السادسة ٢٠٠٢ م.
- ۳- ابن سعد، هو محمد بن سعد المتوفى فى ۲۳۰ هجرية، " الطبقات الكبرى "، الناشر: مطبعة دار بيروت، عام
  ۱۹۵۷ م.
- ٤- ابن كثير، هو أبو الفداء إسماعيل بن عمر المتوفى ٧٧٤ هجرية: " البداية والنهاية "، الناشر: مكتبة المعارف بيروت لبنان ١٩٨١م.
  - ٥- ابن هشام، هو محمد عبد الملك بن هشام المغافري " السيرة النبوية "، الناشر: مطبعة الحلبي ١٩٥٥م
- ٦- أبي عبد الله الزنجاني: "تاريخ القرآن "، الناشر: مؤسسة الحلبي، حققه طه عبد الرؤوف سعد، بدون تاريخ.
  - ٧- أحمد حسين: " موسوعة تاريخ مصر ": الناشر: دار الشعب ١٩٩٨م، بدون تاريخ.
    - أحمد منيسى: حقوق الإنسان، عام ٢٠٠٠ م، مطابع الأهرام التجارية بقليوب.
- 9- دكتور / جمال مدكور و آخرين: " موسوعة الأديان في العالم جـزء المسـيحية "، الناشـر: دار كـريس انترناشـيونال، بدون تاريخ.
- ١٠ د / حسن حبشى: "تاريخ العالم الإسلامى "، الجزء الأول، الناشر: الهيئة المصرية العامـة للكتـاب عـام
  ٢٠٠٢ م.
- ١١- د/حسن حنفي: " من العقيدة إلى الثورة " المجلد الرابع، النبوة المعاد "، الناشر: مكتبة مدبولي ١٩٨٨ م.
- ١٢- صفى الرحمن المباركفورى: " الرحيق المختوم بحث فى السيرة النبوية "، الناشر: دار الوفاء بالمنصورة،
  الطبعة الرابعة ٢٠٠١ م.
  - ١٣- طارق البشرى: " المسلمون والأقباط في إطار الجماعة الوطنية "، الناشر: دار الشروق ١٩٨٨م.
    - ١٤- طه عبد الله العفيفي: " من وصايا الرسول "، الناشر: دار الاعتصام، القاهرة ١٩٧٣ م.
  - ١٥- عبد السلام محمد هارون: "تهذيب سيرة ابن هشام "، الناشر: مكتبة القرآن للنشر عام ١٩٩٦ م.
  - ١٦- د/عبد الكريم زيدان: "أحكام الذميين والمستأمنين" الناشر: دار الوفاء المنصورة مصر، عام ١٩٨٧م .
- ۱۷- عروة بن الزبير: " المغازى "، حققه محمد مصطفى الأعظمى، الناشر: دار الرياض للنشر السعودية المام.
- 14- عروة بن الزبير: المغازى "حققه محمد مصطفى الأعظمى، الناشر: دار الرياض للنشر بالرياض بالسعودية عام ١٩٨١ م، ص ١٩٩٩.
  - ١٩- د/عصام محمد شبارد: " الدولة العربية الإسلامية الأولى "، الناشر: دار النهضة العربية ١٩٩٥م.
    - ٢٠- عمارة محمد عمارة: " غزوات الرسول ﷺ، الناشر: دار التيقن، السعودية ٢٠٠٢ م.
      - ۲۱- فهمی هویدی: مرجع سابق، ص ۱۲۵، ۱۲۲.

۲۲- کارین ارمسترنج: "سیرة النبی محمد ﷺ ترجمة د / فاطمة نصر و د/ محمد عنانی، الناشر: دار سطور عام ۱۹۹۸م.

- ۲۳- الماوردی: هو أبو الحسن علی بن محمد بن حبیب البصری البغدادی الماوردی المولود فی سنة ۱۲۶ هجریة ۹۷۶ میلادیة: " الأحكام السلطانیة و الولایات الدینیة "،
  الناشر: دار ابن خلدون الاسكندریة مصر، بدون تاریخ.ص ۱۶۵.
  - ٢٤- الشيخ محمد متولى الشعراوى: "محمد ﷺ، الناشر: دار أخبار اليوم عام ١٩٩٩م.
  - ٢٥- د/وليم سليمان قلادة: " مبدأ المواطنة "، الناشر: المركز القبطى للدراسات الاجتماعية ١٩٩٩م.
- 77- دكتور / يوسف القرضاوى: "حتمية الحل الإسلامي "، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة السادسة بيروت ١٩٩٤م.